
                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

1 

 

 

Sociabilidades literarias en la Bolivia del siglo XIX. 

Una propuesta metodológica 

 

kurmi.soto.velasco@gmail.com 

 
Kurmi Soto1 

Universidad Complutense de Madrid. 

 

 

 

Resumen 

Este artículo propone una aproximación metodológica al estudio de las prácticas asociativas de los 

escritores bolivianos del siglo XIX, entendiendo la literatura no como una producción individual aislada, sino 

como el resultado de redes intelectuales concretas. A partir de los conceptos de sociabilidad desarrollados por 

historiadores como Maurice Agulhon y Roger Chartier, se examinan las formas de asociación cultural –

tertulias, ateneos, círculos y sociedades literarias– en diálogo con la prensa y el contexto político de la época, 

para demostrar cómo estructuraron y consolidaron la naciente esfera pública. Tras un breve panorama de los 

antecedentes teóricos y regionales, el texto se centra en el caso boliviano mediante ejemplos documentados 

de asociaciones y publicaciones periódicas, para señalar la relevancia de estos espacios en la producción 

literaria y científica, como también en los procesos de modernización simbólica. La propuesta sostiene que 

estas sociabilidades literarias fueron fundamentales para la construcción de una identidad intelectual nacional 

a falta de una institucionalidad estatal consolidada. 

 

Palabras Clave: Sociabilidad literaria-asociacionismo-élites letradas-redes intelectuales 

 

 

 

 
1  Doctoranda en el programa de Literatura hispanoamericana en la Universidad Complutense de Madrid. Obtuvo su maestría en Letras, 

Lenguas y Artes en la Escuela Normal de Lyon. Ha enfocado su investigación en literatura del siglo XIX, con énfasis en las formas de 

sociabilidad. Entre sus publicaciones se encuentran artículos y dossiers temáticos sobre distintas expresiones decimonónicas y, en 

particular, la escritura de mujeres. 

 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

2 

 

 

Literary Sociabilities in 19th-Century Bolivia.  

A Methodological Proposal 
 

 

kurmi.soto.velasco@gmail.com 

 
Kurmi Soto 

Universidad Complutense de Madrid. 

 

 

 

Abstract 

This article proposes a methodological approach to the study of associative practices among 19th-

century Bolivian writers, understanding literature not as an isolated individual endeavor but as the result of 

concrete intellectual networks. Drawing on the concept of sociability developed by historians such as Maurice 

Agulhon and Roger Chartier, it examines forms of cultural association in dialogue with the press and the 

political context of the time, to show how they structured and consolidated the emerging public sphere. After 

a brief overview of theoretical and regional precedents, the text focuses on the Bolivian case through 

documented examples of associations and periodicals, highlighting the relevance of these spaces for literary 

and scientific production, as well as for symbolic modernization processes. The article argues that these literary 

sociabilities were fundamental to the construction of a national intellectual identity in the absence of a 

consolidated state institutional framework. 

Key-words: Literary sociability - associationalism - literate elites - intellectual networks 

 

 

 

 

 

 

 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

3 

Introducción 

En el panorama literario que realizaba para Bolivia en su primer centenario, 

Rosendo Villalobos notaba con insistencia que una gran parte del movimiento de la 

época republicana y, sobre todo, a finales del siglo XIX se había basado en la aparición 

de revistas motivadas por grupos letrados. Aunque prevenía al lector que “sería obra muy 

extensa la de recoger todos los datos bibliográficos que nos hagan conocer los orígenes 

de nuestra vida literaria”,2 también señalaba que existía una tradición de “solidaridad 

intelectual [que] reunía a los hombres de letras y estimulaba a cada uno de ellos a 

producirse en la forma que respondiese a sus especiales aptitudes”.3 Entre los ejemplos 

que daba para la ocasión, se encontraban, en primer lugar, los clubes de la Unión 

Americana, “agrupaciones literarias” impulsadas durante el gobierno de Mariano 

Melgarejo y organizadas a la imagen y semejanza de otras, nacidas en los países de la 

región tras la Guerra Hispano-Sudamericana (1865-1866);4 la Sociedad Literaria de Sucre, 

fundada a principios de la década de 1860; o bien el Círculo Literario de la Paz y la 

Sociedad Cortés de Potosí, ambos espacios de reflexión artística y científica constituidos 

desde 1877. Asimismo, constataba que este proceso de institucionalización se aceleró 

con el pasar del tiempo y tuvo como resultado la proliferación de “sociedades 

patrióticas” a partir de 1900 y de investigaciones “históricas, geográficas, de estadística, 

bibliografía, etc., etc.”.5 Enrique Finot seguía esta misma línea en la sección dedicada a 

la transición entre el siglo XIX y principios del XX de su Historia de la literatura boliviana 

(1975) e intuía, con mucho tino, la relación que existió entre la producción cultural de ese 

momento con la aparición de espacios sociales y de órganos de difusión como revistas 

y periódicos.  

 

Para el caso latinoamericano, Hilda Sábato (2003) apunta esta imbricación entre 

prensa, asociaciones y esfera pública durante la segunda mitad del siglo XIX, puesto que 

“la expansión de la vida asociativa y de la prensa periódica fueron procesos paralelos y 

a la vez interconectados”.6 Este fenómeno se confirmaba en grandes ciudades tales 

 
2  Rosendo Villalobos, “Letras bolivianas”. En: Abel Alarcón (comp.), Bolivia en su primer centenario (República de Bolivia, 

1925), 279.  
3  Rosendo Villalobos, “Letras bolivianas”. En: Abel Alarcón (comp.), Bolivia en su primer centenario (República de Bolivia, 

1925), 279.  
4  El primer folleto que publicó la filial cochabambina (1863) incluía poemas de Francisco M. del Granado, Néstor Galindo, 

Benjamín Blanco y Donato Vásquez. Le agradezco a Marta Irurozqui el haberme hecho notar la relevancia de la Unión 
Americana en este periodo.  

5  Rosendo Villalobos, “Letras bolivianas”. En: Abel Alarcón (comp.), Bolivia en su primer centenario (República de Bolivia, 
1925), 280.  

6  Hilda Sábato, “Nuevos espacios de formación y actuación intelectual: Prensa, asociaciones, esfera pública (1850-
1900)”. En: Carlos Altamirano y Jorge Myers (eds.), Historia de los intelectuales en América Latina, vol. 1 (Katz, 2008), 
397.  



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

4 

como México, Lima y Buenos Aires, como resultado de “experiencias muy complejas y 

nada lineales de creación y difusión de nuevas formas de sociabilidad”.7 Pero no quedan 

dudas de que se trató de una tendencia que se fue afianzando desde la década de 

1850 y que, para fines del ochocientos, ya entraba en un período de institucionalización 

y especialización. La eclosión de los periódicos y las revistas fue de la mano con la 

expansión de las diferentes formas asociativas que se popularizaron durante aquellos 

años y con la aparición del “publicista” como una nueva figura dentro del mundo literario 

y periodístico.  

 

En este contexto, la circulación de impresos comenzaba a cobrar una 

significación particular, sobre todo, tras las independencias, pues, como dijera Roger 

Chartier sobre la Europa del siglo XVIII, “las prácticas de lo escrito” eran “esenciales a la 

definición de la cultura política moderna”.8 La prensa fue una herramienta para la 

consolidación de las nuevas naciones latinoamericanas y para la aparición de una 

tímida esfera pública. Estos “proyectos de modernización social y política”9 impulsaron 

una incipiente cultura letrada, al mismo tiempo que se erigieron como el escenario 

central del juego partidario y político. La prensa de ese entonces llegó a ser “considerada 

temible por su poder, mercenaria por su disposición a cambiar de bando y escandalosa 

por su propensión a inflar polémicas y disputas”.10 Progresivamente, estos espacios de 

debate dieron lugar a elementos comerciales y literarios, al mismo tiempo que 

comenzaron a circular productos culturales para públicos cada vez más circunscritos 

(migrantes, artesanos, burgueses emergentes, pero también mujeres y niños). Para los 

años de 1870, Hilda Sábato identifica, en Latinoamérica, un complejo sistema de 

publicación y de circulación de la prensa que luego desembocaría en la separación de 

esta última con respecto a la política. Aquel proceso de definición y autonomización del 

campo literario se apoyó con fuerza en el asociacionismo con fines intelectuales y 

artísticos, aunque en un principio su interés fuese principalmente cívico-patriótico.  

 

Así, desde las independencias y a lo largo de todo el siglo XIX, la aparición de 

clubes, ateneos y sociedades de todo tipo supuso un aliciente para la producción 

 
7  Hilda Sábato, “Nuevos espacios de formación y actuación intelectual: Prensa, asociaciones, esfera pública (1850-

1900)”. En: Carlos Altamirano y Jorge Myers (eds.), Historia de los intelectuales en América Latina, vol. 1 (Katz, 2008), 
388.  

8  Roger Chartier, El mundo como representación. Estudios sobre historia cultural (Gedisa, 2005), III.  
9  Hilda Sábato, “Nuevos espacios de formación y actuación intelectual: Prensa, asociaciones, esfera pública (1850-

1900)”. En: Carlos Altamirano y Jorge Myers (eds.), Historia de los intelectuales en América Latina, vol. 1 (Katz, 2008), 
394.  

10  Ibid. 395.  



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

5 

literaria, entendida como una de las bases de las naciones recién nacidas. En efecto, no 

hay que olvidar la conexión entre el asociacionismo decimonónico y la incipiente prensa: 

las lecturas a viva voz captaron la atención de los comensales y, poco a poco, “leer los 

periódicos compartiendo los gastos” se transformó en “la razón de ser de todo círculo”.11 

Por ende, es innegable que estos modelos de sociabilidad se vincularon al surgimiento 

de nuevos medios de comunicación y, por supuesto, a la ampliación de la esfera pública, 

como lo ha apuntado Jürgen Habermas en su clásica Historia y crítica de la opinión 

pública. La transformación estructural de la vida pública (1994 [1962]).12 Más aún, la 

evolución de las formas aristocráticas en formas burguesas y, sobre todo, la aparición del 

modelo de la familia nuclear tuvieron consecuencias en los modos de socialización y se 

tradujeron en la aparición y en la “institucionalización de una privacidad inserta en lo 

público”,13 aunque no necesariamente siguiendo las mismas pautas ni los mismos 

modelos europeos, sino, al contrario, evidenciando sus propias particularidades y ritmos.  

 

Teniendo en cuenta esos antecedentes, en este artículo, mi propósito es 

demostrar que, para poder comprender a cabalidad el lugar que ocuparon los escritores 

en la Bolivia del siglo XIX, es necesario estudiarlos no como entes aislados, sino como 

individuos unidos en grupos (sociedades, ateneos, tertulias e incluso reuniones informales) 

que les permitieron cultivar sus inquietudes y compartir sus producciones. El abordaje que 

propongo se divide en dos partes. La primera se centra específicamente en la definición 

de “sociabilidad” como un concepto que permite el análisis histórico de las asociaciones 

y de sus dinámicas, al mismo tiempo que realiza un breve panorama cronológico y revisa 

algunos de los principales hitos de este desarrollo para la Latinoamérica decimonónica. 

Por último, en la segunda parte, me intereso en algunos ejemplos concretos del caso 

boliviano para así probar la funcionalidad de esta propuesta metodológica y sus 

posibilidades de aplicación.  

 

Definiciones y límites conceptuales: Debates sobre el asociacionismo y la sociabilidad 

en América Latina  

No hay duda de que la inclusión del término “sociabilidad” dentro de los estudios 

históricos le debe mucho a la obra de Maurice Agulhon. Y si bien algunos de sus 

enunciados han sido superados o discutidos y alimentados durante estas últimas 

 
11  Maurice Agulhon, El círculo burgués. La sociabilidad en Francia, 1810-1848 (Siglo Veintiuno, 2009), 54. 
12  Sobre la impronta que tuvo la obra de Habermas en estudios posteriores, véase González-Bernaldo, 1999, p. 234, nota 

4.  
13  Jürgen Habermas, Historia y crítica de la opinión pública. La transformación estructural de la vida pública (Gustavo Gili, 

1994), 80.  



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

6 

décadas, es evidente que su legado se encuentra indefectiblemente unido a este 

concepto, que se ha esforzado por precisar y afinar a lo largo de su obra. En las primeras 

páginas de El círculo burgués, él esboza un breve panorama de la introducción del 

concepto desde Penitentes y francmasones (originalmente conocido como La sociabilité 

méridionale, publicado en 1966 y luego reeditado con su nuevo título en 1968) y explica 

la evolución de su empleo, en principio destinado a describir el “temperamento” local 

de la Francia del sur. Mediante esta operación, el autor lo transforma en una categoría 

histórica, ya que su principal constatación es que la sociabilidad no es abstracta ni 

subjetiva, sino un fenómeno que se puede estudiar de manera tangible, pues se 

manifiesta en lugares y tiempos específicos.  

 

 Sin embargo, también previene acerca de su plasticidad y de su capacidad para 

englobar múltiples manifestaciones que, finalmente, podrían terminar por hacerla 

inoperante. Ante ese riesgo, propone circunscribirse a “identificar instituciones o formas 

de sociabilidad específicas y hacer su estudio concreto”.14 De ahí que su proyecto se 

transforme en una historia de las asociaciones15 y, más específicamente, en un análisis 

de su diversificación y de su progresiva consolidación en la Francia de los siglos XVIII y XIX. 

Su objeto privilegiado es el círculo, que considera “la forma típica de la sociabilidad 

burguesa”16 desde 1810 hasta la revolución de 1848. Este apareció en contraposición al 

salón del Antiguo Régimen y se constituyó como un espacio para hombres con “cierto 

desahogo económico” y “tiempo libre”.17 Por ende, otra característica a tener en cuenta 

es que “los sistemas de sociabilidad tenían implicancias económicas reconocidas”18 y 

que estuvieron profundamente vinculados a las clases sociales que los crearon. 

 

Asimismo, el autor recalca la relación que existió entre el asociacionismo y los 

regímenes liberales, lo que explicaría el afianzamiento del círculo durante la primera 

 
14  Maurice Agulhon, El círculo burgués. La sociabilidad en Francia, 1810-1848 (Siglo Veintiuno, 2009), 38; énfasis del 

original. Jean-François Sirinelli (1986) discute, en cierta medida, las definiciones restrictivas de Agulhon y propone 
centrarse en grupos permanentes o temporales, independientemente de su grado de formalización. Más allá de los 
salones y los clubes, también identifica formas más esquivas de sociabilidad, que no solo implican adhesión, sino 
también exclusión.  

15  “Sobre este punto, es necesario considerar que “el estudio de la sociabilidad no sustituye al del asociacionismo, 
enfoque tradicional (y que sigue siendo un campo privilegiado de la sociabilidad), sino que lo completa y le da otra 
perspectiva” (Jean-Louis Guereña citado en Jordi Canal, “Historiografía y sociabilidad en la España contemporánea: 
Reflexiones con término”, Vasconia, no. 23 [2003]: 17).  

16  Jordi Canal, “Historiografía y sociabilidad en la España contemporánea: Reflexiones con término”, Vasconia, no. 23 
(2003): 46. 

17  Ibid., 49. 
18 Jordi Canal, “Historiografía y sociabilidad en la España contemporánea: Reflexiones con término”, Vasconia, no. 23 
(2003): 81. 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

7 

mitad del XIX y, sobre todo, la horizontalidad de su funcionamiento.19 Este lazo no es 

menor, puesto que también prueba la dimensión política de la sociabilidad, una 

cualidad que ha sido útil para estudiar otras áreas geográficas, en especial, América 

Latina y, más concretamente, en el área del Río de La Plata.20 Estas formas de 

sociabilidad servían, muchas veces, de base para los partidos emergentes,21 motivando 

la comunicación y la difusión de ideas que después podían plasmarse en proyectos 

mayores. De ahí que del divertimento y el ocio a la intervención pública y a la 

especialización existiese un solo paso, por lo menos en la época que nos concierne.  

 

 Entonces, la sociabilidad resulta un concepto que “pretende perfeccionar 

nuestra reconstrucción de las antiguas sociedades, ayudándonos a rastrear las relaciones 

interpersonales, su organización, sus reglas, en la esfera cotidiana o en la del ocio”.22 Y, a 

pesar de su vastedad, las delimitaciones propuestas por Agulhon nos permiten establecer 

algunos rasgos fundamentales que guiarán las siguientes páginas: primero, la existencia 

de cierta sociabilidad de élite (sea esta aristocracia o burguesía) y su diferencia con las 

sociabilidades populares; segundo, su progresiva formalización que, en algunos casos, 

también podía acompañarse de una especialización; y, tercero, la aparición de 

espacios característicos en los que se manifestaba. Estos tres ejes se encuentran regidos 

por reglas que permiten entender las dinámicas sociales de un momento dado, puesto 

que las estructuran y, en cierta medida, las ritualizan.  

 

 En esta misma estela se encuentra la reflexión de Roger Chartier en Espacio 

público, crítica y desacralización en el siglo XVII. Los orígenes culturales de la Revolución 

francesa. Siguiendo la noción habermasiana de esfera pública y situándose antes del 

apogeo del círculo burgués de la Monarquía de Julio (1830-1848), Chartier afirma que, 

para los albores de la Revolución, los salones representaban el “medio principal” para las 

reuniones entre “hombres de mundo y literatos”.23 La presencia de estos últimos estuvo 

 
19  Maurice Agulhon, El círculo burgués. La sociabilidad en Francia, 1810-1848 (Siglo Veintiuno, 2009), 51-52. 
20  Pilar Gonzalez-Bernaldo, “Sociabilidad y regímenes de lo social en sociedades post-imperiales: Una aproximación 

histórica a partir del caso argentino durante el largo siglo XIX”. En: Santiago Castillo y Montserrat Duch (coords.), 
Sociabilidades en la historia (La Catarata / Asociación de Historia Social, 2015); Paula Bruno, Sociabilidades y vida 
cultural. Buenos Aires, 1860-1930 (Universidad Nacional de Quilmes, 2014); Sandra Gayol, “Sociabilidad”. En: Hugo 
Biagini y Arturo Roig (dirs.), Diccionario del pensamiento alternativo (Biblos / Universidad Nacional de Lanús, 2008), 
495-497; y muchos más, como François-Xavier Guerra, Annick Lempérière et al., Los espacios públicos en Iberoamérica: 
Ambigüedades y problemas. Siglos XVIII-XIX (Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos / Fondo de Cultura 
Económica, 2008).  

21  El historiador llega a afirmar que, en realidad, el partido político podía ser una conjunción de círculos.  
22  Maurice Agulhon, “Introduction. ¿La sociabilité est-elle objet d’histoire?”. En: Étienne François (ed.), Sociabilité et 

société bourgeoise en France, en Allemagne et en Suisse, 1750-1850 (Éditions Recherche sur les Civilisations, 1987), 3; 
traducción propia. 

23  Roger Chartier, El mundo como representación. Estudios sobre historia cultural (Gedisa, 2005), 174. 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

8 

marcada por una verdadera lucha por participar dentro de la vida cultural local, en 

especial la parisina. En efecto, ser admitido a un salón era una señal de prestigio y un 

ingreso “al mundo de los poderosos”.24 A diferencia del círculo, masculino y público, el 

salón aristocrático era íntimo y, por lo general, estaba presidido por una figura femenina 

que regentaba las sesiones. Más aún, “la vida del salón consitut[ía] una base y una 

realidad para para uno de los temas más caros de a los textos filosóficos de la segunda 

mitad del siglo [XVIII]: es decir, la fusión entre los escritores”.25 En este contexto, para el 

literato ambicioso, estos lugares exclusivos simbolizaban la promesa de hacer carrera, 

pues eran “instancias de consagración intelectual independientes” y el “primer soporte” 

de lo que Chartier llama la “esfera pública literaria”. Su segundo cimiento fueron los 

periódicos. La eclosión de las prensas, sobre todo a mediados del siglo XVIII, traducía y, 

al mismo tiempo, fomentaba “la sociabilidad libre e instruida de los cafés y clubes”.26  

 

Esta evolución también estuvo acompañada de una progresiva politización de la 

“esfera pública literaria”. En este entendido, Chartier avanza dos ejes de lectura para 

explicar el fenómeno. El primero sigue a Augustin Cochin, autor de La Révolution et la 

libre-pensée (1924) y Les sociétés de pensée et la Révolution en Bretagne (1788-1789) 

(1928), que sostiene que los espacios de sociabilidad fueron una suerte de laboratorio 

donde se prefiguró el jacobinismo;27 es decir, un lugar de formación de discursos que 

luego pasarían a la esfera pública y que se manifestarían de forma muy evidente. Pero 

el mismo Chartier propone, en un segundo tiempo, no limitarse al estudio del ejercicio 

literario, sino a la formación progresiva de un juicio crítico, gracias a la proliferación de 

periódicos y revistas. Estos procesos condujeron, inevitablemente, a la autonomización 

del campo literario y a la profesionalización del hombre de letras. A finales del siglo XVIII, 

en Francia, ya se comenzaba a tomar en cuenta al escritor que pretendía vivir del “valor 

comercial” de su obra.28 De ahí el surgimiento de la propiedad intelectual y de 

mecanismos legales que asegurasen la correcta retribución de la autoría. La literatura 

dejó de ser un espacio dominado por clérigos, nobles y abogados u otros hombres de 

profesiones liberales. La constatación no es menor, puesto que estas transformaciones 

permitieron “la constitución de un verdadero campo literario […], organizado según 

principios, jerarquías y desafíos” que le eran propios.29  

 

 
24  Ibidem 
25  Roger Chartier, El mundo como representación. Estudios sobre historia cultural (Gedisa, 2005), 175. 
26  Ibid. 177. 
27  Ibid. 180. 
28  Ibid. 70. 
29  Ibid. 73. 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

9 

 A la par de estos dos investigadores, se han multiplicado los estudios sobre la 

sociabilidad, tanto en el siglo XVIII como en el XIX, y los últimos lustros fueron testigos de 

una verdadera explosión de las posibilidades que podría ofrecer el estudio no ya de la 

sociabilidad en singular, sino no de las sociabilidades en plural. Con todo, también se ha 

prevenido acerca de la falta de delimitaciones claras que Agulhon advertía desde un 

principio, por lo que la sociabilidad y, en especial, la sociabilidad literaria tiene que ser 

entendida como “una poética histórica de los cenáculos del siglo XIX que no sea ni 

anecdótica ni mitológica, que no sea tampoco exclusivamente sociológica o 

exclusivamente historiográfica, sino literaria, en el sentido en que la literatura no debe ser 

considerada solo como el resultado (las obras), pero como un complejo proceso que 

conduce a ese resultado”.30 Efectivamente, y como dice el crítico José Luis Díaz, ya no 

basta con enfocarse en algunos de los ejemplos más vistosos de la sociabilidad, sino 

analizar la conexión entre creación literaria y los mecanismos de sociabilidad 

dominantes.31  

 

La aparición de cafés y, especialmente, de círculos políticos durante las 

independencias permitió el surgimiento de nuevas formas de sociabilidad en el 

continente americano, como lo han demostrado los trabajos precursores de François-

Xavier Guerra. Por ejemplo, en Las revoluciones hispánicas: Independencias americanas 

y liberalismo español, el autor identifica grandes transformaciones en los imaginarios y en 

las mentalidades a partir de “dos fenómenos concomitantes”, “la proliferación de los 

impresos y, sobre todo, de la prensa y la expansión de nuevas formas de sociabilidad”.32 

Esos años de cambio fueron acompañados por la consolidación de la esfera pública y, 

en especial, de lo que Augustin Cochin llamara la “república de las letras”. En efecto, 

como lo analizó Roger Chartier para la Francia prerrevolucionaria, aquí también vemos 

surgir un campo letrado independiente y sustentado por la aparición de clubes, ateneos, 

tertulias, etc. Esta evolución significó “la invención del individuo, la valorización de los 

vínculos contractuales, el ideal de la igualdad, el reino de la opinión, la soberanía de la 

colectividad y un ideal de relaciones humanas”,33 es decir, todo un conjunto de 

elementos que dibujaron simbólicamente los imaginarios de principios del siglo XIX. Pero 

el aporte más significativo de Guerra se halla en el planteamiento de una imbricación 

 
30  Vincent Laisney citado en José Luis Díaz, “Présentation”. Revue d’Histoire Littéraire de la France, 110, no. 3: 516; 

traducción propia, énfasis del original. 
31  José Luis Díaz, “Présentation”. Revue d’Histoire Littéraire de la France, 110, no. 3: 517. 
32  François-Xavier Guerra (dir.), Las revoluciones hispánicas: Independencias americanas y liberalismo español, Editorial 

Complutense, 1995, 30. 
33  François-Xavier Guerra, “De la política antigua a la política moderna: Invenciones, permanencias, hibridaciones”. En: 

19th. International Congress of Historical Sciences, Universidad de Oslo, 2000, 3. 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

10 

entre modernidad política, opinión pública y “el surgimiento de nuevas formas de 

sociabilidad, de producción del escrito y de lectura”.34  

 

Durante esta transición política, se afirmaron las prácticas que vinculaban a “una 

red de hombres agrupados en sociedades y tertulias –literarias, económicas, científicas– 

en las que la libre discusión sobre toda clase de temas, entre ellos políticos, empieza a 

erigirse en una instancia moral, independiente del Estado”.35 La desaparición de la 

censura y el levantamiento de las limitaciones de reunión marcaron una clara ruptura 

con el régimen precedente, en particular, durante los años 1808 y 1814. Los espacios de 

sociabilidad en los que circularon estas nuevas ideas fueron diversos, “reuniones 

familiares, tertulias, sociedades literarias, cafés”, y siguieron “modalidades parecidas a las 

de la época anterior a la crisis –lectura colectiva de libros, periódicos y cartas, amplio uso 

del manuscrito–”.36 Esta combinación entre viejas y nuevas formas hace imposible 

transponer completamente el modelo propuesto por Maurice Agulhon a la realidad 

latinoamericana del siglo XIX, como bien anota Paula Bruno, pues “dadas las 

características de las sociedades hispanoamericanas, es difícil pensar que surgieron para 

sustituir a los salones y las tertulias de los tiempos coloniales, más bien se relacionaron con 

las historias de las independencias y con el surgimiento de nuevas dinámicas de 

organización social y política en las primeras décadas del siglo XIX”.37 En este sentido, en 

el caso latinoamericano, se ha privilegiado la sociedad política por sobre la cultural que, 

en algunas ocasiones, ha quedado incluso subordinada a la primera.  

 

Asimismo, le debemos a François-Xavier Guerra una discusión sobre las 

posibilidades de aplicación del concepto de “esfera pública” acuñado por Jürgen 

Habermas al contexto latinoamericano. Su principal observación es que su uso se 

restringe, casi exclusivamente, a los casos europeos, con énfasis en Alemania o Francia, 

dejando de lado otras latitudes como España o Italia, que siguieron rumbos diferentes. A 

esto se suma la dificultad del empleo del término “burguesía” para los ejemplos 

latinoamericanos, que vieron surgir este rótulo muy tardíamente y sin las mismas 

 
34 François-Xavier Guerra, Annick Lempérière et al., Los espacios públicos en Iberoamérica: Ambigüedades y problemas. Siglos 

XVIII-XIX,, Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos / Fondo de Cultura Económica, 2008. 
35  François-Xavier Guerra (dir.), Las revoluciones hispánicas: Independencias americanas y liberalismo español, Editorial 

Complutense, 1995, 30. 
36  François-Xavier Guerra, “῾Voces del pueblo᾽. Redes de comunicación y orígenes de la opinión en el mundo hispánico 

(1808-1814)”. Revista de Indias, LXII, no. 225 (2002): 362. 
37  Paula Bruno, “Presentación. Dossier: Sociabilidades culturales en Buenos Aires, 1860-1930”. Prismas. Revista de 

historia intelectual, no. 16 (2012): 161. 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

11 

implicancias “políticas e ideológicas”. Por ende, Guerra prefiere el término “espacios 

públicos”, según él, más tangible y apropiado para los fenómenos de estas latitudes.38  

 

Otra advertencia que debemos notar tiene que ver con los límites mismos de la 

noción de sociabilidad, pues, como afirma Pilar González-Bernaldo de Quirós, “la 

‘sociabilidad’ de la que habla un Juan Bautista Alberdi, un Francisco Bilbao o un 

Bartolomé Mitre tiene poco que ver con la definición que de ella pudo dar el propio 

Agulhon”.39 En efecto, “sociabilidad” es una palabra que, aunque introducida tarde en 

el francés y en el castellano, se usó y formó parte del vocabulario corriente desde hacía 

mucho. El Diccionario de Autoridades (1726-1739), por ejemplo, la define como “el 

tratamiento, y correspondencia de unas personas con otras”; mientras que el Littré (1873-

1877) la califica como “la disposición innata que lleva a los hombres y a algunos animales 

a vivir en sociedad”. En el caso latinoamericano, queda claro que los autores 

decimonónicos le prestaron una atención particular al término, entendiéndolo como 

parte de un gran proyecto “civilizatorio” que pretendían acometer desde las 

independencias y que se fue consolidado durante la segunda mitad del siglo. Es en este 

sentido que Juan Poblete (2000) ha analizado las definiciones de los argentinos Domingo 

Faustino Sarmiento y Juan Bautista Alberdi, y de los chilenos Francisco Bilbao y Alberto 

Blest Gana. Durante este período, la sociabilidad fue “una categoría analítica operante 

en la autocomprensión de los procesos sociales”40 que, además, tuvo “un énfasis 

semántico particular en el carácter de ῾competencia᾽ o ῾habilidad᾽ adquirible en la 

práctica de la vida cotidiana”.41 Los ejemplos que proporciona el investigador son 

decidores de una cultura que veía, en la reunión social, una garantía de modernidad y 

progreso, además de una forma de educación y cultivo para las nuevas sociedades 

republicanas.  

 

Según Alberdi, la sociabilidad se encontraba profundamente vinculada con una 

renovación de las costumbres y de los hábitos que debía ser dictada por los letrados, 

frente a una masa (“el pueblo”) incapaz de decidir por sí sola. Mientras que, para Bilbao, 

poseía un innegable carácter político y, de cierta manera, en ella se encontraba la 

 
38  François-Xavier Guerra, Annick Lempérière et al., Los espacios públicos en Iberoamérica: Ambigüedades y problemas. 

Siglos XVIII-XIX (Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos / Fondo de Cultura Económica, 2008), 7. 
39  Pilar González-Bernaldo, “La ‘sociabilidad’ y la historia política”. En: VV. AA., Conceptuar lo que se ve. François-Xavier 

Guerra, historiador, Instituto Mora, 2004, s/p.  
40  Juan Poblete, “Lectura de la sociabilidad y sociabilidad de la lectura: la novela y las costumbres nacionales en el siglo 

XIX”. Revista de Crítica Literaria Latinoamericana, no. 52, 2000, 12. 
41  Juan Poblete, “Lectura de la sociabilidad y sociabilidad de la lectura: la novela y las costumbres nacionales en el siglo 

XIX”. Revista de Crítica Literaria Latinoamericana, no. 52, 2000, 12. 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

12 

promesa de una verdadera ruptura con el Antiguo Régimen, como lo apunta François-

Xavier Guerra (2008). De ahí también la importancia política y simbólica que revestían 

estas prácticas para los pensadores de aquella generación y su lazo con la educación. 

Siguiendo esta dirección, Sarmiento fue, tal vez, quien mejor formuló el proyecto de una 

sociabilidad civilizadora, frente a la “barbarie” de la pampa. En dos acápites de su 

famoso Facundo o civilización y barbarie (1845), titulados “Asociación” y “Sociabilidad”, 

el autor se centraba en un estudio acerca de la pulpería y de otras formas de reunión 

popular de provincia en contraste con las nuevas sociabilidades que se estaban dando 

Buenos Aires, “todo novedad, todo revolución y movimiento”. Aun así, Sarmiento se 

mostraba insatisfecho con estas prácticas, relevando “dilemas constitutivos” y “tensiones 

no resueltas, pero al fin históricamente productivas”.42 Para él, existía una contradicción 

entre sus aspiraciones a formar y educar y los usos y costumbres arraigados y modelados 

por un sistema que no correspondía a su ideal. De ahí también se desprendía una 

superposición entre élite política y élite cultural que era preciso justificar y legitimar a partir 

de lo que Poblete describe como una “estetización de lo social (la concepción de la 

sociedad como un todo semióticamente analizable) cuanto un uso social de la estética 

(el rol educativo práctico e ideológico de la lectura de la novela nacional)”.43  

 

A su vez, este panorama explicaba la importancia que era acordada a la 

literatura dentro de la construcción de lo nacional. El imaginario republicano ha insistido, 

en mayor o menor medida, según los países, en la creación de lectores ideales y de 

novelas y tradiciones capaces de formarlos. El estudio que propone Poblete del Martín 

Rivas de Blest Gana va en ese sentido, puesto que ilustra cómo la práctica literaria 

“aseguraba las condiciones de reproducción de la lectura misma, de la novela nacional 

(que la lectura hacía posible y en la cual se basaba) y de la ideología literaria y política 

que la alimentaba”.44 Esta misma idea es reforzada por González-Bernaldo de Quirós, 

quien recalca la utilidad política que tenía el concepto de sociabilidad. En términos 

generales, podía servir para alabar el buen gusto, “instaurar prácticas” susceptibles de 

construir nuevas naciones después de las independencias o bien “definir el espacio de 

la opinión pública”.45  

 

 
42  Juan Poblete, “Lectura de la sociabilidad y sociabilidad de la lectura: la novela y las costumbres nacionales en el siglo 

XIX”. Revista de Crítica Literaria Latinoamericana, no. 52 (2000), 20. 
43  Ibid, 21. 
44  Ibid 22.  
45  Pilar González-Bernaldo, “La ‘sociabilidad’ y la historia política”. En: VV. AA., Conceptuar lo que se ve. François-Xavier 

Guerra, historiador (Instituto Mora, 2004), s/p. 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

13 

Lo que aquí sobresale es la profunda imbricación entre sociabilidad y literatura –

en el centro de esta reflexión–, que se apoya no solo en las prácticas de la época, sino 

también en los textos producidos dentro de estos contextos de reunión fraterna y de tono 

ligero, pero que, en realidad, eran también el escenario de discusiones políticas y 

económicas particularmente delicadas y que solo se podían dar a puertas cerradas. De 

esta manera, lo que interesa es la función simbólica, fundacional e incluso moralizante 

de la creación y de la difusión literaria.  

 

 

UN PANORAMA DEL SIGLO XIX BOLIVIANO 

Para el caso boliviano, son pocos los estudios que permiten entender la 

sociabilidad decimonónica, aunque algunos investigadores se han interesado 

tangencialmente en el tema y lo han tratado como parte de reflexiones sobre otros 

aspectos de la vida cultural de la época. Así, tenemos los trabajos de Mario Chacón 

Torres (1908), que se enfoca en Potosí, y de Beatriz Rossells (1997), quien analiza un 

conjunto más amplio que incluye Sucre. En ambos ejemplos, el énfasis recae en la 

conformación de asociaciones de duración efímera. Por oposición, las sociedades 

geográficas, más longevas y mejor instaladas, continúan siendo analizadas desde inicios 

del siglo XX hasta la actualidad.46  

 

 Sin embargo, Josep M. Barnadas es el único que propone un panorama más o 

menos extenso del asociacionismo en su Diccionario histórico de Bolivia (2002). En la 

entrada dedicada a las “sociedades literarias y culturales”, él pasa revista a los hitos más 

importantes, comenzando por la Ley de Educación del 9 de enero de 1827 y, en especial, 

sus capítulos 3 y 4. En ella, se reglamentaban las llamadas “sociedades de literatura” 

(cuadro 1) y se creaban colegios de ciencias y arte, además de un Instituto Nacional de 

Bolivia que centralizaría los esfuerzos locales y que se encargaría de la enseñanza y 

difusión de “conocimientos útiles y agradables”.  

 

Artículo 36  En las capitales de departamento habrá sociedades de literatura, 

 
46  Vicente Donoso, “La Sociedad Geográfica de La Paz”, Boletín de la Sociedad Geográfica, 1949; Mery Flores, “Sociedad 

geográfica Potosí”, Presencia Literaria, 1972; Manuel Frontaura Argandoña, “Benemérita Sociedad Geográfica de La 
Paz”, Presencia Literaria, 1972a y “La Sociedad de Historia y Geografía de Cochabamba”, Presencia Literaria, 1972b; 
Pilar Mendieta, Construyendo la Bolivia imaginada. La Sociedad Geográfica de La Paz y la puesta en marcha del 
proyecto de Estado-nación, 1880-1925 (Instituto de Investigaciones Históricas, 2017). Los siguientes párrafos retoman 
parcialmente y prolongan las cuestiones tratadas en Kurmi Soto Velasco, “Élites letradas y cultura científica”. Revista 
de Indias, LXXXIII, no. 289 (2023a), 745-775.  



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

14 

compuestas de un director y dos vicedirectores, de los superiores 

y profesores de los colejios, á los que se agregarán los miembros 

numerarios, que no podrán ser sino los residentes en la capital, 

para el desempeño de sus tareas, quienes serán el protector de 

la sociedad. 

Artículo 37 El director, y en su defecto uno de los vicedirectores, estará 

encargado del régimen de esta sociedad. 

Artículo 38 El llenar las vacantes, la duración del director y vicedirector, la 

admisión de miembros numerarios y honorarios, son atribuciones 

privativas de estas sociedades, en los términos de los artículos 29, 

30 y 31. 

Artículo 39 El objeto de estas sociedades será: 1° promover la ilustración del 

departamento, especialmente en los ramos que le sean 

productivos; 2° publicar por la prensa los inventos útiles, los 

conocimientos agradables, y cuanto se crea conducente á la 

educación, la moral y la política. 

Artículo 40 Cada sociedad tendrá una prensa, que podrá costearse por la 

libre suscripción de los individuos de cada departamento; como 

también una casa con la posible comodidad, para los fines 

indicados. 

Artículo 41 Cada sociedad formará sus reglamentos particulares, que 

deberán ser presentados al instituto nacional; y se reunirá en 

público, según y para los objetos que prescribe el artículo 32. 

Artículo 42 Tendrá un secretario y un portero, dotado el primero con 

doscientos pesos anuales, y el segundo con cincuenta. 

Artículo 43 Para ser miembro del instituto nacional, á mas de los designados 

en esta ley, se requiere publicar por la prensa dos memorias o 

disertaciones, y una para pertenecer á cualquiera de las 

sociedades, sobre alguna facultad por la que pueda ilustrarse la 

nación; para que en vista de estas juzgue el instituto ó las 

sociedades, y el público, de las aptitudes del solicitante; sin 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

15 

embargo el instituto ó las sociedades podrán nombrar para 

miembros de su seno, á aquellos sabios cuyos talentos sean 

notorios, sin necesidad de publicar por la prensa dos memorias o 

disertaciones. 

Artículo 44 El miembro de la sociedad de un departamento podrá 

incorporarse a la de otro, sin más calidad que la manifestación 

de su documento. 

Cuadro 1 

“De las sociedades de literatura” 

Fuente: Capítulo 4 de la Ley de Educación del 9 de enero de 1827 

 

 Este plan de enseñanza firmado por Antonio José de Sucre pretendía, quizás algo 

ingenuamente, crear polos de producción de conocimiento en las grandes ciudades, a 

la par que quería transformar la capital, Sucre, en un centro científico, pues el Instituto 

también estaba destinado a regentar un museo nacional, un jardín botánico, un 

observatorio astronómico, un anfiteatro anatómico y una colección de objetos dignos 

de admiración. Está demás decir que la idea quedó en papel y nunca se concretó, pero, 

aun así, su dimensión probaba que existía un interés muy real en motivar estas formas de 

asociación.  

 

 Muchas de estas disposiciones fueron modificadas durante los años siguientes, 

sobre todo los capítulos que nos conciernen y que se refrendaron mediante la ley del 23 

de agosto de 1831. Esta breve norma, suscrita por Andrés de Santa Cruz, era una orden 

expresa de instalar en la mayor brevedad posible el tan anhelado Instituto Nacional y las 

sociedades literarias locales, que habían sido proyectadas hacía casi un lustro. Sin 

embargo, como afirma Barnadas, “tuvieron que pasar 10 años para que se dieran los 

pasos efectivos”47 y eso sin mucho éxito. Las primeras muestras de su concreción se dieron 

en Sucre en 1838. Ese mismo año, se formó su sección literaria en la misma ciudad, y otras 

en La Paz y Cochabamba; también se sabe de la existencia de una filial potosina. Sin 

embargo, los embates de la política y la disolución de la Confederación Perú-Boliviana 

alteraron estas aspiraciones, dejándolas en simples propuestas. Después de este período 

fundacional, en el que las sociedades literarias fueron proyectadas como pilares 

necesarios para la construcción de una identidad nacional, el Gobierno no se interesó 

más en ellas por varias décadas.  

 

 
47  Josep Barnadas, Diccionario histórico de Bolivia (Grupo de Estudios Históricos, 2002), t. II, 929. 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

16 

Recién el decreto supremo del 2 de julio de 1873, promulgado por Adolfo Ballivián, 

continuaba las orientaciones inauguradas por Santa Cruz y Sucre. El entonces presidente 

provenía de una respetada familia de patricios paceños, entre los cuales se contaban 

militares brillantes como José Ballivián e investigadores precursores de la archivística 

como Vicente Ballivián y Roxas. Él mismo era músico y poeta eventual, por lo que no 

debía asombrar esta disposición que, además, fue particularmente ambiciosa. Su 

principal objetivo era “crear sociedades científicas y literarias en Sucre, La Paz, 

Cochabamba y Potosí, asegurando la designación de los primeros veinte miembros”.48 

Cada una de ellas, en teoría, tenía toda la facultad de establecer sus reglamentos, pero 

debían contar con la aprobación del Gobierno para que éste, a su vez, les hiciera llegar 

un pequeño honorario anual que debía ayudar a su funcionamiento.  

 

Esta reglamentación comenzaba, además, advirtiendo la necesidad de crear 

estos espacios, vinculados al progreso mediante el cultivo de las ciencias y de las letras. 

Aparte de constatar que la aplicación, el esfuerzo y el estudio debían ser premiados, los 

firmantes señalaban que, “en los países nacientes”, era necesaria la intervención del 

Estado para llevar a buen puerto estas aspiraciones. A cargo de su ejecución quedaba 

Daniel Calvo, ministro de Instrucción, poeta, periodista y profesor de francés en Sucre. 

Incluso así, y a pesar de destinar una partida derivada de la cartera de Instrucción para 

el fomento de estas iniciativas, el aporte estatal brilló por su ausencia. Y, lejos de las 

exigencias públicas, comenzaron a nacer asociaciones impulsadas por la voluntad de 

unos cuantos miembros, claramente identificables y que también solían participar en más 

de una sociedad a la vez, aunando sus esfuerzos. Entre la lista de casos representativos, 

Barnadas menciona la Sociedad Filética de Sucre, con “fuerte presencia cruceña”, 

fundada en 1851 y dirigida por el prestigioso escritor Manuel María Caballero. Volvemos 

a encontrarnos con este personaje a la cabeza de la Sociedad del Progreso –más tarde, 

Sociedad Literaria y luego Centro Científico y Literario–, creada a finales de 1862 y 

animadora de la revista La Aurora Literaria. Esos mismos años aparecía, en Santa Cruz, el 

Círculo Minerva (luego, Amantes de Minerva), organizado en torno a Tristán Roca, 

fundador del periódico La Estrella de Oriente (1864) y prefecto departamental (1863-

1865). Poco antes, en 1852, se había creado, en Cochabamba, la Sociedad del Buen 

Gusto gracias a Néstor Galindo, que daría lugar a la famosa Revista de Cochabamba 

(1852), considerada la primera en su tipo.  

 

 
48  Kurmi Soto Velasco, “Sociabilidad en tiempos bélicos. Asociaciones intelectuales bolivianas durante la guerra del 

Pacífico (La Paz, 1881-1884)”. Prismas. Revista de historia intelectual, núm. 27 (2023b), 70. 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

17 

Asimismo, en Potosí, con la formación del Club Constitucional en 1861, se 

confirmaba la potencialidad política del asociacionismo. Para Marta Irurozqui, este fue 

un claro ejemplo de cómo convergieron fidelidades para crear espacios de reunión:  

 

[…] como las relaciones entre sus dirigentes, sus seguidores y los distintos poderes 

locales posibilitaban un contacto directo generador de identidades y lealtades 

encuadradas políticamente, en su mayoría terminaron actuando como células 

políticas de vinculación y movilización del electorado para el triunfo de una 

determinada candidatura.49 

 

Los convulsos eventos de ese año, y sobre todo el derrocamiento de José María 

Linares en enero y la designación de un triunvirato militar, tuvieron como efecto la 

eclosión de clubes políticos, que no dudaron en constituirse en importantes palestras y, 

luego, en partidos, incluso antes de la consolidación del sistema partidario que se daría 

después de la guerra del Pacífico. De esa manera, en 1861, surgieron agrupaciones 

como el Club Septembrista, el Club Patriótico-Septembrista, el Club Patriótico-Nacional 

o el Club de La Concordia.50 Además, a raíz de la reorganización institucional, se fomentó 

“el desarrollo de actividades ligadas a los principios de ‘libertad de opinión, reunión y 

asociación’ como clubes u otras asociaciones, tertulias públicas en locales comerciales, 

edición de periódicos y sueltos, y festejos públicos”.51 

 

Sin embargo, en estos mismos contextos, la expresión “sociedad literaria” volvía 

con “frecuencia” y “banalidad” (como diría Agulhon) en los nombres de estas 

organizaciones. La denominación englobaba principalmente a escritores profesionales y 

aficionados, ligados a las élites políticas y económicas. En efecto, durante los gobiernos 

de José Ballivián, José Miguel de Velasco, Manuel Isidoro Belzu y José María Linares (1842-

1861), la producción periodística fue particularmente abundante, y los diarios solían 

adoptar nombres de resonancia literaria, religiosa o política. En un ambiente marcado 

por una intensa efervescencia revolucionaria, alimentada por la actividad de facciones 

y disidencias partidarias, los clubes cumplieron un papel relevante como espacios donde 

lo literario se encontraba al servicio de lo político. En ellos, la escritura no solo funcionaba 

como instrumento de intervención pública, sino también como un medio de legitimación 

 
49  Marta Irurozqui, “La alquimia democrática. Ciudadanos y procedimientos representativos en Bolivia (1825-1879)”. 

Histórica, XXXII, núm. 2 (2008): 67.  
50  Marta Irurozqui, “Muerte en El Loreto. Ciudadanía armada y violencia política en Bolivia (1861-1862)”. Revista de 

Indias, LXIX, núm. 246 (2009): 134, nota 12.  
51  Marta Irurozqui, “Muerte en El Loreto. Ciudadanía armada y violencia política en Bolivia (1861-1862)”. Revista de 

Indias, LXIX, núm. 246 (2009): 134. 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

18 

simbólica mediante el cual muchos autores aspiraban a acceder a cargos y posiciones 

dentro del campo político gracias al prestigio adquirido por su pluma.52 

 

Unos años más tarde, por ejemplo, en La Aurora Literaria, escribirían figuras de la 

talla de Manuel María Caballero (director) y María Josefa Mujía, junto a los paceños Félix 

Reyes Ortiz, Belisario Loza y otras plumas menos conocidas del emergente movimiento 

romántico. En su acta de reinstalación a principios de 1864, sus redactores se jactaban 

de que la Sociedad Literaria de Sucre había mantenido una asombrosa disciplina 

celebrando reuniones “dos veces por semana” y que había producido numerosas obras. 

La regularidad de sus publicaciones anuales y mensuales también probaba el 

compromiso de sus miembros.53 

 

Pero fue recién en la década de 1870 que se comenzó a percibir una acusada 

tendencia a la creación de asociaciones con fines artísticos, pero también científicos. En 

este espíritu surgió la Sociedad Cortés, promotora de la revista Potosí. Ensayos científicos 

y literarios (1877). Paralelamente, en la ciudad de La Paz, los pensadores locales 

comenzaron a organizarse en el Círculo Literario, un polo de difusión de las nuevas 

tendencias spencerianas que serviría para fomentar la divulgación del incipiente 

darwinismo.54 En este sentido, un rasgo notable de estas formas de sociabilidad es que, 

en su mayoría, no hicieron uso de los pocos espacios públicos que podían tener las zonas 

urbanas en aquel entonces.55 Al contrario, se formaron alrededor de espacios privados, 

por lo general, impulsados por unas cuantas figuras de peso que tenían la costumbre de 

abrir sus puertas para las veladas.  

 

Los participantes estaban muy conscientes de la utilidad que tenían estas 

reuniones frente a los infructuosos intentos estatales por impulsarlas y normarlas. Al 

inaugurar sus participaciones en la Sociedad Cortés, el jurista Pedro H. Vargas volvía sobre 

la historia de las asociaciones en Bolivia y, en particular, sobre la ley de Educación del 9 

de enero de 1827. Así, Vargas mencionaba otra vez el proyecto de fundación del Instituto 

Nacional Boliviano en la capital de la República, que debiera ser “el centro de los 

conocimientos científicos y literarios […], dividiéndose en seis secciones que abrazaban 

 
52  Agradezco a uno/a de lo/as revisore/as el haber señalado esta importante relación entre literatura y política.  
53  Kurmi Soto Velasco, “Sociabilidad en tiempos bélicos. Asociaciones intelectuales bolivianas durante la guerra del 

Pacífico (La Paz, 1881-1884)”. Prismas. Revista de historia intelectual, núm. 27 (2023b).  
54  Kurmi Soto Velasco, “Élites letradas y cultura científica”. Revista de Indias, LXXXIII, no. 289 (2023a). 
55  Algo que llama la atención es que, a diferencia de otros lugares, como el Buenos Aires de aquel entonces, en ciudades 

grandes como La Paz no florecieron los cafés. Más aún, en su Relación histórica, descriptiva y comercial de 1890, Julio 
César Valdés no registraba ningún establecimiento de este tipo.  



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

19 

todos los conocimientos humanos”. A partir de este núcleo, se buscaba fundar 

asociaciones similares en las capitales departamentales y dotarlas de “colegios 

nacionales de ciencias y artes”. Sin embargo, Pedro H. Vargas subrayaba que “esas 

ilusiones lisonjeras se desvanecieron fugaces” y que fueron rápidamente reemplazadas 

por “el torbellino de las pasiones políticas”. La educación pública quedó entonces 

relegada a un segundo plano, de ahí la urgencia de establecer una sociedad científico-

literaria capaz de abarcar el estudio de la física, la electricidad, la química y la historia 

natural.  

 

Finalmente, la fundación del Instituto Nacional se concretó en La Paz durante las 

fiestas julias de 1888, como lo dejó consignado Julio César Valdés en un reportaje al 

respecto, publicado en formato de folleto. En él, Valdés describía el acto inaugural y 

repasaba algunos de los hitos culturales más importantes, afirmando, de esta manera, la 

preeminencia de La Paz y su transformación en “el polo cientificista del país”, como diría 

Marie-Danielle Demélas.56 El periodista no hesitaba en describir un ambiente 

particularmente fructífero, en el que se “afana[ban] por abrir escuelas, fundar museos y 

bibliotecas, establecer estudios prácticos científicos y levantar edificios para la cómoda 

educación de la juventud”.57 El emplazamiento de la nueva institución tenía que ubicarse 

en pleno centro de la ciudad, en el paseo del Prado y el solemne acto destinado a dar 

inicio a la construcción estaba presidido por el mismo Adolfo Ballivián, en su calidad de 

vicepresidente, y junto a él un directorio compuesto, entre otros, por Nicolás Acosta, 

Manuel Vicente Ballivián, Carlos Bravo y Federico Diez de Medina. En su discurso, la 

edificación del Instituto aparecía a la par de los avances tecnológicos del momento, 

como la electricidad o el teléfono. Asimismo, mencionaba asociaciones de ocio, como 

el Sporting Club, o especializadas, como la Filarmónica.  

 

El mismo concepto de “sociabilidad” tuvo cierta visibilidad durante aquellos años 

y motivó la aparición de diversos artículos al respecto. Resulta, por ejemplo, significativo 

que algunos autores subrayasen que la vida moderna venía acompañada de nuevas 

necesidades, creadas, justamente, por la propia sociabilidad. Al mencionar de manera 

específica la emergencia de la estadística, un articulista llamaba a incluir, en 1874, estos 

elementos todavía marcados por la novedad:  

 

 
56 Marie-Danielle Demélas, “Darwinismo a la criolla”. Historia Boliviana, nos. 1-2 (1981): 58. 
57 Julio César Valdés, Valdés, Julio César, Instituto Nacional. Colocación de la piedra fundamental (Imprenta de La Razón, 
1888), 2. 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

20 

Nuestra vida no es vida de naturaleza que se la pueda dejar pasar en la sencillez 

primitiva. Tenemos una vida de sociabilidad, que nos ha creado nuevas 

necesidades, goces, comodidades imprescindibles, que, para satisfacerlas, hay 

que emplear combinaciones demasiado complicadas que no dependen del 

acaso, sino de la observación y el estudio.58 

 

 Con todo, la palabra en sí causaba asombro y, sin duda, era motivo de 

interrogación. Por ejemplo, la emergencia de movimientos “socialistas” alrededor de 

Casimiro Corral en los albores de la década de 1870 impulsó una verdadera búsqueda 

etimológica que, azuzada por las noticias del socialismo francés y de la Comuna, generó 

más malestar que otra cosa.59 Así, “sociabilidad” se confundía, entre otras, con “fuerzas 

sociales”60 o simplemente con “sociedad” en un sentido amplio y podía ser entendida 

como un principio básico (“base conservadora”) del orden estatal.61 Ese empleo se daba 

con frecuencia en documentos oficiales como manifiestos y decretos, insistiendo en la 

existencia de una “sociabilidad de los pueblos” que los llevaría, naturalmente, a formar 

Estados-nación.  

 

 Al momento de renovar el consejo municipal de La Paz en 1882, uno de los 

editores de La Patria proponía una larga definición que resumía, a grandes rasgos, lo que 

el público de aquel entonces entendía por dicho término. Para el redactor, la 

constitución de instituciones modernas era una evolución de la sociabilidad y una de sus 

manifestaciones más logradas:  

 

El municipio es, a no dudarlo, una de las instituciones más notables en la historia, 

el derecho y la filosofía. En la historia, porque fue el primer paso dado a la 

sociedad política, cuando las tribus errantes, cansadas de su vida vagabunda, 

buscaron un territorio propio y comenzaron a satisfacer más o menos 

instintivamente las necesidades de la comunidad por medio de consejos 

compuestos en su mayor parte de los padres de familia. En el derecho, porque 

constituye el orijen de los gobiernos y es un modelo acabado del sistema que se 

adoptará universalmente, cuando la democracia sea bien comprendida y la 

república llegue a su más alto grado de perfección. En filosofía porque, después 

de la familia, es la prueba más concluyente de que la sociabilidad es una 

 
58  La Reforma, 05.02.1874; énfasis propio.  
59  Ibid. 10.02.1874.  
60  Ibid. 08.09.1874 
61  Ibid. 17.11.1874.  



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

21 

cualidad natural del hombre, y de que esto no podría vivir moralmente sin el 

concurso de sus semejantes, así como su vida física sería imposible sin los cuidados 

paternales que en la infancia recibe.62  

 

 Pero su uso no era estrictamente político y, en ocasiones, aparecía al lado del 

buen humor y de la diversión, sobre todo en invitaciones a actividades de distracción, 

como las carreras de caballo o el teatro. Su tímido empleo comenzaba a generalizarse 

fuera de los ámbitos partidarios y a adquirir su significado actual, ligado al trato ameno y 

al ocio. Las buenas costumbres, combinadas con el orden y el trato amable, además del 

cultivo de las artes y de algunos placeres eran garantía de “regeneración social” y, 

eventualmente, de un “pueblo civilizado”.63  

 

 Para finales del siglo, la aparición de revistas de diversa índole probaba la 

vitalidad de estas prácticas asociativas en el país. Algunas de las hojas volantes 

provenían de colegios afamados como el Pichincha en Potosí, el Nacional en Sucre y el 

Ayacucho en La Paz. En muchos casos, como apuntaba Sirinelli, estos espacios 

constituían un semillero para la aparición de generaciones intelectuales. Por ejemplo, es 

de notar que muchos de los miembros del Círculo Literario paceño (1877) se habían 

encontrado en las aulas y fue en este contexto que comenzaron a publicar El Caimán, 

periódico manuscrito, y luego La Violeta.64 Otros casos similares son La Alborada (Potosí, 

1887), La Aurora Estudiantil, subtitulado “órgano de la primera clase del Colegio Nacional 

Pichincha” (Potosí, 1894), Pensamiento de la Juventud del Liceo Olañeta (Sucre, s/f) o El 

Crepúsculo (Potosí, s/f). A estas publicaciones se añadían otras de asociaciones 

especializadas, como la Sociedad Vicente Sanginés de “amantes del teatro” (Sucre, 

1887-1888),65 la Sociedad Católica Literaria (Sucre, 1891-1892), la Sociedad Ricardo Mujía, 

dedicada al estudio de la literatura y la geografía (Sucre, 1893-1894), el Club de la 

Juventud (Potosí, 1876)66 y la Sociedad Filarmónica; esto sin olvidar clubes de tipo político 

como el Club Liberal y Fusionista (Potosí, 1875-1877) y el Club Constitucional (1861), 

compuesto por militares. Lejos de ser exhaustiva, esta lista demuestra que estas prácticas 

gozaron de mucho prestigio y se convirtieron en hábito común, por lo menos en las capas 

más elevadas.  

 
62  La Patria, 06.01.1882; énfasis propio.  
63  Ibid. 25.02.1882.  
64  Kurmi Soto Velasco, “Élites letradas y cultura científica”. Revista de Indias, LXXXIII, no. 289 (2023a), 745-775.  
65  La Sociedad Dramática Achá de Jóvenes Aficionados (1876) también tenía como objetivo el cultivo del teatro. Otras, 

como la Sociedad Progresista de La Paz (1882-1884), hacían del ejercicio dramático una parte importante de los 
objetivos de su asociación y motivaban a los amateurs a que pusieran en escena obras de autores contemporáneos.  

66  En todos los casos, las fechas entre paréntesis indican el año de publicación de sus revistas.  



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

22 

 

 El éxito y la continuidad de estas prácticas quedaba probado en la velada 

literaria del 24 de mayo de 1893 celebrada en Potosí en honor al aniversario de 

Chuquisaca y animada por el Centro de Estudios de la ciudad. Su principal impulsor, 

Modesto Omiste, ya había fundado importantes círculos como el Club de Potosí (1885), 

frecuentado por respetados autores locales como Aníbal Quijarro y Macedonio Araujo, 

también colaboradores del periódico El Tiempo. Y, para finales de siglo, consolidaba sus 

ambiciones en aquel cenáculo especialmente pensado para los preparativos del cuarto 

centenario del descubrimiento de América y la participación de Bolivia en la Exposición 

Universal de Chicago (1892), para la cual prepararon especialmente una monografía del 

departamento. Un año después, el homenaje que presentaban para el departamento 

vecino venía a confirmar la solidez del grupo, así como su voluntad de especializarse en 

asuntos relacionados con la historia y la geografía nacionales.  

 

Dr. Modesto Omiste, presidente 

” Ángel C. Valda, vicepresidente 

” Luis F. Manzano, tesorero 

” José M. Aponte 

” Juan M. Saracho 

” Jermán Zambrana 

” Eliodoro Villazón 

” Demetrio Calvimonte 

” Nicanor F. Careaga 

” Gregorio Díaz 

” José David Berríos  

Dn. Juan José Montero 

” Pastor Reynolds 

” Macedonio Araujo 

” Samuel Inarra 

” Donato Dalence 

” Juan de Dios Ameller 

Dr. Rufino Calderón  

” Néstor Denevil Morales, secretario  

Dn. Juan W. Chacón, secretario 

Cuadro 2 

Centro de Estudios Potosí 

Fundado el 12 de octubre de 1891 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

23 

Nómina de socios fundadores y activos 

Fuente: Monografía del departamento de Potosí. Potosí: El Tiempo, 1892 

Finalmente, es necesario señalar la importancia que tuvieron las haciendas en 

este contexto de modernización y difusión de las formas de sociabilidad literaria. Como 

la cuestión no ha sido analizada a cabalidad, aquí simplemente propongo algunas 

hipótesis a partir del ejemplo de Cotaña, situada a los pies del Illimani. Esta finca, junto 

con Cebollullo, era antiguamente propiedad de los Ballivián y luego pasó a manos de 

Pedro José de Guerra67 para convertirse, en el siglo XIX, en un punto de encuentro para 

personalidades de lo más variadas. Entre sus ilustres huéspedes se contaba a José 

Joaquín Mora (que residió en Bolivia entre 1831 y 1838)68 o a Bartolomé Mitre, quien, en 

su retiro por la zona, escribió la novela Soledad (publicada en 1847). Y, más tarde, en 

pleno auge de los viajeros decimonónicos, recibió a científicos polémicos como Rudolf 

Falb y Charles Wiener. El primero mencionaba la “lindísima y hospitalaria” hacienda en la 

que se quedó por siete semanas y donde pudo desarrollar algunas de sus teorías 

expuestas en su calendario de 1879;69 mientras que el segundo dejó un testimonio de su 

estancia en el capítulo XXIII de la primera parte de Perú y Bolivia. Relato de viaje (1880), 

en el que describía el lugar en los siguientes términos:  

 

[…] un soberbio palacio en medio de un parque maravilloso. Nada es más bello y 

extraño a la vez que la gran avenida, con los árboles majestuosos que dan acceso 

a la mansión, los naranjos y los limoneros, alineados delante de la fachada 

principal, los bosquecillos de bananos plantados aquí y allá, todo un conjunto de 

vegetación tropical frente a las nieves eternas y la espantable desnudez del 

Illimani, cuyos tres principales picos, los Cóndores Blancos y el Achoccpaya, se 

destacan luminosos en el cielo azul, transparente como el zafiro.70 

 

De esa expedición también quedó una serie de fotografías tomadas por el 

alemán George von Grumbkow (figuras 1 y 2), una de ellas mostraba la “gran avenida” 

que fungía como entrada y la otra era de la escalinata principal, en la que posaban 

varios individuos, incluidas mujeres (aunque, en la versión reproducida en el libro de 

Wiener, estos personajes desaparecieron). Asimismo, en el Alpine Journal de agosto de 

 
67  Este personaje resultaba fascinante por sí mismo. Hombre de Estado cercano a los Ballivián, letrado, diplomático y 

jurista, sin duda, su presencia en la zona fue vital para la animación cultural de la zona.  
68  Junto con el dueño de Cotaña, fundaron la Sociedad Filológica en La Paz. Según Luis Monguió, “la constituían veintidós 

de los más distinguidos habitantes de la ciudad al objeto de recibir las lecciones en lenguas extranjeras y literatura” 
(Luis Monguió, José Joaquín de Mora y el Perú del ochocientos [Castalia, 1967], 200).  

69  Rudolf Falb, Almanaque Falb. Segundo año (Imprenta de la Unión Americana, 1879), 16. 
70  Charles Wiener, Perú y Bolivia. Relato de viaje (Instituto Francés de Estudios Andinos, 1993 [1880]).  



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

24 

1899, sir Martin Conway realizaba un reporte sobre sus expediciones en los Andes un año 

antes, mencionando, como Wiener, la belleza del lugar y la hospitalidad de su anfitrión:  

 

We were hospitably entertained at the farmhouse or hacienda of Cotaña, a most 

beautiful place buried in eucalyptus trees and surrounded by orchards. The sight 

of the snowy summit of Illimani beheld through the blossoming peach trees was 

one I shall never forget. From Cotaña, accompanied by Senor Ezekiel Guillen, jun., 

we rode to a higher farmhouse, named Caimbaya, where we were enabled to 

enlist the unwilling services of four or five Indians.71 

 

 Al parecer, Cotaña se encontraba fuertemente interconectada con otros puntos 

de la zona de Río Abajo, en las afueras de la ciudad de La Paz, como Guaricana y 

Guaycasi, y siempre había sido un lugar de paso excepcional y un refugio durante 

épocas de conflicto. La presencia de importantes figuras en el área animó estas 

haciendas y, por ejemplo, “en Cebollullo se hacían, en presencia de [José] Ballivián, el 

dueño, tertulias durante su presidencia [1841-1847], así como fiestas campestres, donde 

los exiliados argentinos, como Mitre, [Wendeslao] Paunero o [Félix] Frías, eran asiduos”.72 

 

 

 

 

Figura 1 

 
71  Josep Conway, “Climbs in the Andes, 1898”. The Alpine Journal, núm. 19 (1899): 510. 
72  Pol Colàs, “Félix Frías y el giro a los Orientes bolivianos de José Ballivián”, Revista de Indias, LXXXI, no. 283 (2021): 817, 

nota 99. Humberto Vasquez-Machicado ha estudiado la impronta que dejaron estos migrantes argentinos durante los 
primeros años de la república. 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

25 

Avenida principal de la hacienda de Cotaña (1877).  

Fotografía de Georges B. von Grumbkow 

Fuente: Museo de Arte de Lima 

 

 

Figura 2 

Entrada de la hacienda de Cotaña (1877) 

Fotografía de Georges B. von Grumbkow 

Fuente: Buck, 2000: 12 

 

La existencia de estas prácticas de sociabilidad científica y literaria en los 

alrededores de una urbe en crecimiento como La Paz (que, recordémoslo, todavía no 

fungía como capital) merece una atención más detenida que no corresponde a este 

trabajo. Pero basta con subrayar su relevancia y su particularidad frente a modelos 

europeos. Además, su estudio podría, eventualmente, demostrar continuidades entre las 

formas de sociabilidad coloniales y las republicanas. Por ejemplo, no era un azar que su 

actividad hubiese ido en decadencia con el transcurso del tiempo hasta ser olvidada, 

pues ya durante la década de 1860, el propietario de Cotaña, Pedro José Domingo 

Guerra, reclamaba los intentos de confiscación y los problemas legales a los que estaba 

sometido el lugar, así como los Ballivián durante los años de 1880. Los avatares de la 

política, la incertidumbre y las constantes campañas de expropiación en función del 

gobierno de turno, sin duda, jugaron un papel importante en la desestructuración de 

estos espacios paralelos que, además, se encontraban lejos de la eventual supervisión 

que podría ejercer el Estado central.  

 

Asimismo, estas actividades alentarían el surgimiento de asociaciones científicas 

que luego se vincularon con exploradores extranjeros. El interés por la arqueología y por 

las lenguas locales motivó la llegada de viajeros de distintas partes del mundo que 

supieron apoyarse e incluso servirse de las investigaciones locales. Un caso 

paradigmático es el mal uso de información por parte de Wiener, que habría sustraído 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

26 

las Analogías filológicas de la lengua aymará [sic] del cura de Sicasica, Isaac Escobari, 

para hacerlas pasar por suyas. En tal sentido, Escobari publicó una versión en francés 

dedicada a la Sociedad de Arqueología y Numismática de París. Asimismo, durante su 

estadía en Bolivia, tanto Ernst Middendorf (1887-1890) como Max Uhle (1893-1896) se 

relacionaron con los aymaristas, que se encontraban en plena recomposición de su 

círculo tras la defunción de José Rosendo Gutiérrez en 1881. Este espacio había estado 

funcionando gracias a los esfuerzos de varios intelectuales y, en especial, Carlos Bravo, 

quien tomó la batuta hasta su muerte en 1902. Por lo tanto, el siglo XX se abría con una 

clara especialización de estas asociaciones y con una evidente vocación histórica y 

lingüística en parte explicable por el surgimiento del americanismo tanto en Europa como 

en Estados Unidos.  

 

Conclusión 

En su “Introducción al estudio de los poetas bolivianos”, Gabriel René-Moreno 

constataba que los autores bolivianos debían enfrentar un sinnúmero de condiciones 

adversas que hacían del ejercicio literario un oficio difícil, que tenía que combinarse con 

una infinidad de ocupaciones, sobre todo políticas. En este complejo panorama, surgían 

personalidades aisladas “sin agruparse para formar alguna especie de gremio, cada uno 

en su ciudad, dentro del círculo de sus relaciones meramente privadas, algunos sin 

conocerse ni tratarse, casi siempre sin un órgano adecuado que les sirva”.73 Eso decía en 

1864, como un preámbulo a varias semblanzas que había estado preparando desde 

1858, por encargo del Círculo de Amigos de las Letras, animado por José Victorino 

Lastarria y frecuentado por figuras como Miguel Luis Amunátegui. Algo similar constataba 

Santiago Vaca Guzmán en La literatura boliviana. Breve reseña cuya segunda edición 

fue publicada en Buenos Aires el año 1883, pues admitía que las personalidades literarias 

bolivianas eran solitarias en general y que difícilmente se agrupaban de manera 

orgánica y sistemática.74  

 

A pesar de que, para su época, René-Moreno y Vaca Guzmán podían tener hasta 

cierto punto razón, a lo largo de la segunda mitad del siglo XIX, las prácticas asociativas 

se fueron intensificando en Bolivia hasta constituir un verdadero aliciente para la 

producción no solo literaria, sino también científica. Este tipo de reuniones significó la 

creación de espacios ligados a las artes y a la producción y difusión de conocimiento 

frente a la ausencia de una institucionalidad fuerte capaz de proponer un marco oficial. 

 
73  Gabriel René-Moreno, Estudios de literatura boliviana (Juventud, 1989 [1864]), 65.  
74  Santiago Vaca Guzmán, La literatura boliviana. Breve reseña, Pablo E. Coni, 1883. 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

27 

El caso del Instituto Nacional y las dificultades para su implantación son un ejemplo que 

contrastaba con la emergencia de asociaciones impulsadas por voluntades personales. 

A pesar de su inevitable condición efímera, aquellos espacios marcaron las discusiones 

del momento y constituyeron incentivos valiosos para la creación poética. Entender a sus 

actores dentro de dinámicas asociativas permite, entonces, considerar a los escritores 

del siglo XIX como parte de redes intelectuales y, por lo tanto, como parte de diálogos y 

de relacionamientos que conectaban sus obras.  

Fecha de recepción: 15/06/2025 

Aceptado para publicación: 03/01/2026 

 

 

 

 

 

 

Referencias bibliográficas 

---, “De la política antigua a la política moderna: Invenciones, permanencias, hibridaciones”. 

En: 19th. International Congress of Historical Sciences. Universidad de Oslo, 6-13, 

2000. 

---, “Introduction. ¿La sociabilité est-elle objet d’histoire?”. En: Étienne François (ed.), 

Sociabilité et société bourgeoise en France, en Allemagne et en Suisse, 1750-1850. 

Éditions Recherche sur les Civilisations, 1987.  

---, “La ‘sociabilidad’ y la historia política”. En: VV. AA., Conceptuar lo que se ve. François-

Xavier Guerra, historiador. Instituto Mora, 419-460, 2004.  

---, “La alquimia democrática. Ciudadanos y procedimientos representativos en Bolivia (1825-

1879)”. Histórica, XXXII, núm. 2, 35-71, 2008.  

——, “La Sociedad de Historia y Geografía de Cochabamba”, Presencia Literaria, 1972b. 

---, “Literatura injuriosa y opinión pública en Santiago de Chile durante la primera mitad del 

siglo XIX”. Estudios Públicos, núm. 76, 233-262, 1999. 



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

28 

---, “Presentación. Dossier: Sociabilidades culturales en Buenos Aires, 1860-1930”. Prismas. 

Revista de historia intelectual, núm. 16, 161-166, 2012.  

---, “Sociabilidad en tiempos bélicos. Asociaciones intelectuales bolivianas durante la guerra 

del Pacífico (La Paz, 1881-1884)”. Prismas. Revista de historia intelectual, núm. 27, 

69-87, 2023b. 

Agulhon, Maurice, El círculo burgués. La sociabilidad en Francia, 1810-1848. Siglo 

Veintiuno, 2009. 

Barnadas, Joseph, Diccionario histórico de Bolivia. Grupo de Estudios Históricos, 2002.  

Bruno, Paula, Sociabilidades y vida cultural. Buenos Aires, 1860-1930. Universidad Nacional 

de Quilmes, 2014 

Canal, Jordi, “Historiografía y sociabilidad en la España contemporánea: Reflexiones con 

término”. Vasconia, núm. 23, 11-27, 2003. 

Chartier, Roger, El mundo como representación. Estudios sobre historia cultural. Gedisa: 

Barcelona, 2005. 

Colàs, Pol, “Félix Frías y el giro a los Orientes bolivianos de José Ballivián”. Revista de 

Indias, vol. LXXXI, núm. 283, 799-831, 2021.  

Conway, Martin, “Climbs in the Andes, 1898”. The Alpine Journal, vol. 19, 509-523, 1899. 

Demélas, Marie-Danielle, “Darwinismo a la criolla”. Historia Boliviana, núms. 1-2, 55-82, 

1981.  

Díaz, José Luis, “Présentation”. Revue d’Histoire Littéraire de la France, vol. 110, núm. 3, 

515-520, 2010.  

Donoso, Vicente, “La Sociedad Geográfica de La Paz”, Boletín de la Sociedad Geográfica, 

1949. 

Falb, Rudolf, Almanaque Falb. Segundo año. Imprenta de la Unión Americana, 1879. 

Frontaura Argandoña, Manuel, “Benemérita Sociedad Geográfica de La Paz”, Presencia 

Literaria, 1972a.  



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

29 

Gayol, Sandra, “Sociabilidad”. En: Hugo Biagini y Arturo Roig (dirs.), Diccionario del 

pensamiento alternativo. Biblos / Universidad Nacional de Lanús, 495-497, 2008. 

González-Bernaldo, Pilar, “Sociabilidad y regímenes de lo social en sociedades post-

imperiales: Una aproximación histórica a partir del caso argentino durante el largo siglo 

XIX”. En Santiago Castillo y Montserrat Duch (coords.), Sociabilidades en la historia. 

La Catarata / Asociación de Historia Social, 213-234, 2015. 

Guerra, François-Xavier (dir.), Las revoluciones hispánicas: Independencias americanas y 

liberalismo español. Editorial Complutense, 1995.  

Guerra, François-Xavier, “῾Voces del pueblo᾽. Redes de comunicación y orígenes de la 

opinión en el mundo hispánico (1808-1814)”. Revista de Indias, vol. LXII, núm. 225, 

357-384, 2002. 

Guerra, François-Xavier; Annick Lempérière et al., Los espacios públicos en Iberoamérica: 

Ambigüedades y problemas. Siglos XVIII-XIX. Centro de Estudios Mexicanos y 

Centroamericanos / Fondo de Cultura Económica, 2008.  

Habermas, Jürgen, Historia y crítica de la opinión pública. La transformación estructural de 

la vida pública. Gustavo Gili, 1994. [1962] 

Irurozqui, Marta, “Muerte en El Loreto. Ciudadanía armada y violencia política en Bolivia 

(1861-1862)”. Revista de Indias, LXIX, núm. 246, 129-158, 2009.  

Mendieta, Pilar, Construyendo la Bolivia imaginada. La Sociedad Geográfica de La Paz y la 

puesta en marcha del proyecto de Estado-nación, 1880-1925. Instituto de 

Investigaciones Históricas, 2017.  

Monguió, Luis, José Joaquín de Mora y el Perú del ochocientos. Castalia, 1967.  

Poblete, Juan, “Lectura de la sociabilidad y sociabilidad de la lectura: la novela y las 

costumbres nacionales en el siglo XIX”. Revista de Crítica Literaria Latinoamericana, 

núm. 52, 11-34, 2000.  

René, Moreno, Gabriel, Estudios de literatura boliviana. Juventud, 1989.  



                 Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-30,  enero-junio, 2026 
 

30 

Sábato, Hilda, “Nuevos espacios de formación y actuación intelectual: Prensa, asociaciones, 

esfera pública (1850-1900)”. En: Carlos Altamirano y Jorge Myers (eds.), Historia de 

los intelectuales en América Latina, vol. 1. Katz, 2008.  

Sirinelli, Jean-François, ¿“Le hasard ou la nécessité? Une histoire en chantier: L’histoire des 

intellectuels”. Vingtième Siècle, Revue d’Histoire, núm. 9, 97-108, 1998.  

Soto Velasco, Kurmi, “Élites letradas y cultura científica”. Revista de Indias, vol. LXXXIII, 

núm. 289, 745-775, 2023a. 

Vaca Guzmán, Santiago, La literatura boliviana. Breve reseña. Pablo E. Coni, 1883.  

Valdés, Julio César, Instituto Nacional. Colocación de la piedra fundamental. Imprenta de La 

Razón, 1888  

Villalobos, Rosendo, “Letras bolivianas”. En: Abel Alarcón (comp.), Bolivia en su primer 

centenario. República de Bolivia, 263-288. 

Wiener, Charles, Perú y Bolivia. Relato de viaje. Instituto Francés de Estudios Andinos, 

1993. [1880] 

 


